Het blad van de Ginkgo biloba — foto genomen op de expositie
Goethe. Verwandlung der Welt, Bonn, 2019.

De wereld verandert: Goethe als kompas

De wereld verandert niet alleen door menselijke handelingen, maar door verschuivende manieren
van waarnemen. Soms voltrekt die verandering zich geruisloos, onder de huid van de tijd, daar
waar aarde, lichaam en bewustzijn elkaar raken. Kunst kan zo’n verschuiving zichtbaar maken —
niet door verklaringen, maar door afstemming. Door aandacht. Door nabijheid.

Wat mij in Goethe raakt, is niet zijn veelzijdigheid of intellectuele reikwijdte, maar zijn manier
van kijken. Voor hem waren kunst, natuur en wetenschap geen gescheiden domeinen, maar

verschillende manieren om deel te nemen aan één levend proces. Waarnemen betekende geen
afstand nemen, maar betrokkenheid: een ontmoeting waarin mens en wereld elkaar wederzijds

vormen.



Die houding — aandachtig, liefdevol, zonder oordeel — is geen methode, maar een innerlijke
afstemming. In Goethe’s werk verschijnt de wereld niet als object, maar als beweging. Vorm is
nooit vast, maar altijd onderweg. Wat wij zien, is slechts een moment in een voortdurende
transformatie.

Kleur speelt daarin een bijzondere rol. Niet als versiering, maar als levenskracht. Kleur is een
orgaan van de wereldziel — een levende huid waarin de aarde ademt. Wanneer licht door
pigment stroomt, openbaart zich niet alleen de zichtbare natuur, maar ook de beweging die haar
bezielt. In dat opzicht is schilderen geen afbeelding, maar een resonantie: een meebewegen met
wat leeft.

Dat inzicht resoneert in het werk van kunstenaars die, elk op hun eigen wijze, probeerden door te
dringen tot de oorsprong van vorm. Bij Turner wordt kleur een kosmische ademhaling:
vernietiging en wedergeboorte, duisternis en licht, angst en hoop. Zijn schilderijen tonen geen
gebeurtenissen, maar krachten — bewegingen die groter zijn dan het menselijk perspectief. Bij
Mondriaan wordt diezelfde zoektocht een reductie: het terugbrengen van vorm tot haar oervorm,
tot dragers van een onderliggende orde. En bij Twombly is het alsof de hand zelf probeert te
volgen wat zich net v6or de vorm afspeelt: lijnen als sporen van een denkende, tastende
beweging.

In Faunst geeft Goethe deze krachten een stem in de figuur van de Aardgeest. Niet als mythische
decoratie, maar als verbeelding van een werkelijkheid die door alles heen werkt. De Aardgeest
spreekt waar vorm nog beweging is en beweging nog wil. Hij herinnert eraan dat geen enkel
lichaam ophoudst bij zijn huid — dat mens, aarde en adem deel uitmaken van één levende

samenhang.
En dan dat blad, dat als een kleine sleutel in mijn hoofd bleef rondzingen: de Ginkgo biloba.

Het blad van deze boom, dat vanuit het Oosten aan mijn tuin is toevertromwd, geeft aan hen die het weten een
geheime betekenis aan de heerlijkste vrucht.

Als het een levend wezen is dat ich heeft afgescheiden,

als er twee ijn die elfeaar onderscheiden, dan verschijnen ze als paren.

Omz 30°n vraag te beantwoorden heb ik de juiste gevonden,

heb je niet het gevoel dat ik één en dubbel ben?

(Vrije vertaling naar Goethe, Ginkgo biloba)
Goethe’s woorden over het ene en het dubbele, het afgescheidene en het verbonden, bleven in

mij resoneren. Het was alsof dit blad een innerlijk kompas werd: een teken van eenheid die zich
kan verdubbelen zonder zichzelf te vetliezen.



Seulptuur Oneness: Omtrek midden 150 cm, diameter 47,5 cm, lengte 90 cm

In Omneness en in de houten sculptuur Eenling zoek ik niet naar representatie, maar naar
aanwezigheid. Eenling is een eivormig lichaam, uit hout gehouwen, met barsten die vanuit het hart
naar buiten lopen. Niet als breuk, maar als opening. Als teken van innerlijke spanning en
levenskracht tegelijk. De barst is geen beschadiging, maar een overgang — een plaats waar
binnen en buiten elkaar raken.

De vorm verwijst niet naar iets anders; zij zs wat zij toont. Zoals een zaad of een steen geen uitleg
nodig heeft. De sculptuur staat als een geconcentreerde stilte in het landschap: een lichaam dat
ademt, dat spanning vasthoudt, dat de mogelijkheid van transformatie in zich draagt. Vorm is hier
geen versiering, maar ademtocht.

In het werken met natuurlijke materialen — hout, aarde, klei — wordt tastbaar wat Goethe
bedoelde met vormkracht: een weten dat ouder is dan taal. Materie draagt geheugen. Elke laag,
clke vezel, elke barst vertelt iets over tijd, druk en rust. Wanneer ik met deze materialen werk,
ervaar ik vorm als een proces van luisteren — een meebewegen met wat zich wil tonen.

Kunst, in die zin, is geen toevoeging aan de wereld. Zij maakt zichtbaar wat altijd al aanwezig is,
maar zelden wordt waargenomen. Niet door iets nieuws te verzinnen, maar door aandacht te
schenken aan wat zich aandient. Door ruimte te maken voor stilte. Voor resonantie.

Goethe is voor mij geen historisch ijkpunt, maar een kompas. Niet omdat hij antwoorden geeft,
maar omdat hij een richting wijst: naar een manier van kijken waarin mens en wereld elkaar niet
tegenoverstaan, maar elkaar voortbrengen. In een tijd waarin de aarde vaak wordt gezien als
decor of grondstof, herinnert deze houding eraan dat wij deelnemers zijn — opgenomen in een
groter ademend geheel.



Misschien begint verandering daar: niet in handelen alleen, maar in waarnemen. In het vermogen
om opnieuw te leren zien — met open zintuigen, met eerbied voor wat leeft, en te blijven bij wat
nog niet gesloten is.

Februari, 2026

Ingrid van de Linde



	Het blad van de Ginkgo biloba – foto genomen op de expositie                   Goethe. Verwandlung der Welt, Bonn, 2019.
	De wereld verandert: Goethe als kompas
	Sculptuur Oneness: Omtrek midden 150 cm, diameter 47,5 cm, lengte 90 cm

